



# البحث رقم ٣٢.



#### أثر التوسط والاعتدال في الخطاب الديني في تحقيق التنمية المحتمعية

الدكتهر محمد حامد محمد سعيد الأستاذ المساعد بكلية أصول الدين \_ جامعة السلطان عبدالحليم معظم شاه الإسلامية العالمية وزارة التعليم العالى بدولة ماليرنا

لا نختلف أن للخطاب الديني، أثر كبير وخطير -بإيجابياته وسلبياته- في تغير نفوس مستمعيه، حيث إنه الوسيلة الأولى التي استخدمها كل رسول في دعوة قومه إلى عبادة الله وحده، ومما ابتلبت به الأمة الإسلامية في واقعها المعاصر ضعف الخطاب الديني الموجهة لأينائها وفقد الثقة فيه وفيمن يلقيه، وبين تساهل البعض وتشدد البعض الآخر في توجيه خطابه لمدعويه كانت النتيجة أن ظهر في واقعنا من أساء للخطاب الديني وهو يظن أنه يُحسن استعماله، مع أن ضرره أكثر من نفعه، لأنه اتسم بالبُعد عن المنهج المعتدل الوسط الذي رضيه الله تعالى للأمة الإسلامية، فظهر العنف والتطرف والإرهاب الذي تعانى منه الأمة اليوم. ويهدف البحث إلى: إثبات ما يتمتع به الإسلام من توسط واعتدال في شتى ميادينه، في التشريعات، والعبادات، والمعاملات، ويهدف كذلك إلى بيان أثر الخطاب الديني في تحقيق التنمية المجتمعية التي يستفيد منها كل طبقات المجتمع مسلمين وغير مسلمين، ومدى التعايش السلمي فيما بينهم. ومنهجية الدراسة تتمثل في: الاعتماد على المنهج الاستتباطي، وكذا المنهج التحليلي، ثم ذكرت بعضًا من النماذج المتعلقة بإظهار وسطية الإسلام واعتداله وذلك من خلال التشريعات، ثم الآثار المتعلقة بالخطاب الديني من أجل تحقيق النتمية المجتمعية بشتى أنواعها. ومن نتائج الدراسة: أن الدين الإسلامي دون غيره من الديانات الأخرى امتاز بخصيصة قلما أن توجد إلا فيه ألا وهي التوسط والاعتدال في شتي تشريعاته، وللخطاب الديني بلغة معاصرة أهمية قصوى في تغيير وجهة نظر غير المسلمين للإسلام وأهله، فالإسلام دين لا تشدد فيه ولا عنف ولا تطرف ولا إرهاب، ووسطية الإسلام واعتداله أدت إلى تحقيق النتمية المجتمعية في كل شأن من شئون الحياة اليومية، ومن أهم التوصيات الدراسة أننا نوصى الباحثين والمهتمين بالنشاط الأكاديمي العلمي بالاهتمام بالدراسات الإسلامية، حيث إن مما امتازت به التوسط والاعتدال، ونوصى كذلك الحكومات والمؤسسات أفرادًا وجماعات بتبني مثل هذه المؤتمرات فهي فرصة حقيقية لتبادل الخبرات الأكاديمية والتدريسية، وتبادل الثقافات والآراء من علماء شملت بالدهم المعمورة بأسرها، ونوصى علماء الأمة الإسلامية بالأخذ بمنهج وسطية الإسلام واعتداله في كافة ميادين الإسلام، وعدم التشدد والمغالاة والتعسير على الناس في شئون حياتهم، والاستفادة من الخطاب الديني بلغة معاصرة.

#### The Effect of Mediation and Moderation in Religious Discourse on Community **Development** Dr. Mohamed Hamed Mohamed Said

We do not dispute that the religious discourse has a great and dangerous impact - in its positive and negative aspects - in changing the hearts of its listeners, as it is the first means used by every messenger to invite his people to worship God alone. Nowadays the Islamic nation is plagued by the weakness of religious discourse which is directed to its people. Moreover, this discourse lost its trust among its supporters. Because some orators take the easiest way in delivering this discourse while others embrace the extremist, the result was that in our reality the religious discourse appeared to be insulted. In doing so, he thinks that it is better to use it, even though it is more harmful than its usefulness, because it is far from the moderate approach that God has accepted for the Islamic nation. This situation produces violence, extremism and terrorism which the nation suffers from today. The paper aims at demonstrating the role of Islam in mediating and moderation in its various fields in legislation, worship and transactions. It also aims to demonstrate the impact of religious discourse on achieving community development that benefit all segments of the society, Muslims and non-Muslim and to what extent they enjoy coexistence. The methodology of the study depends on the deductive approach, as well as the analytical method. Then I mention some of the models related to show the moderation of Islam and its moderation through legislation and the effects related to religious discourse in order to achieve community development of all kinds. Among the results of the study is that the Islamic religion, without any other religion, is characterized by a particularity that can only be found in it. It is mediation and moderation in its various legislations. The religious discourse in contemporary language is of utmost importance in changing the viewpoint of non-Muslims to Islam and its people. Extremism and terrorism, and the centrality of Islam and moderation led to the achievement of community development in all matters of daily life. The most important recommendations of the study are that we recommend researchers and those who are interested in the academic activity draw due attention to Islamic studies, which is characterized by mediation and moderation. We also recommend governments and institutions to hold such conferences and symposiums to exchange visions and thoughts. We invite the scholars of the Islamic nation to adopt the moderate approach of Islam and its moderation in all fields of life. At the same time they should avoid to harden, exaggerate and disturb people in their affairs, and to benefit from religious discourse in contemporary language.





# البحث رقم ٣٢ 💮



#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق وسيد المرسلين سيدنا محمد النبي الهادي الأمين الداعي إلى صراط الله المستقيم، وعلى آله وصحبه أجمعين... ويعد:

مما لا شك فيه أن للخطاب الديني أثر كبير وخطير -بإيجابياته وسلبياته- في تغير نفوس مستمعيه، حيث إنه الوسيلة الأولى التي استخدمها كل رسول ونبي في دعوة قومه إلى عبادة الله وحده، فكان كل رسول ونبي يقول بلسانه لقومه: ﴿إِنِّ لَكُمْ رَسُولٌ آمِينٌ ﴾، ومما ابتليت به الأمة الإسلامية في واقعها المعاصر ضعف الخطاب الديني الموجهة لأبنائها وفقد الثقة فيه وفيمن يلقيه، وبين تساهل البعض وتشدد البعض الآخر في توجيه خطابه لمدعويه كانت النتيجة أن ظهر في واقعنا من أساء للخطاب الديني وهو يظن أنه يُحسن استعماله، مع أن ضرره أكثر من نفعه، لأنه اتسم بالبُعد عن المنهج المعتدل الوسط الذي ارضاه الله تعالى للأمة الإسلامية حين قال: ﴿ وَكَذَاكِمُ مُمَّاتَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ فظهر العنف والتطرف والإرهاب الذي تعانى منه الأمة.

فمن هذا المنطلق شرعت في المشاركة في المؤتمر الدولي الأول المنعقد بجامعة الأنبار بدولة العراق الشقيقة تحت المحور الخامس {{المحور الديني لخطاب الاعتدال}} ببحث يحمل عنوانًا ((أثر التوسط والاعتدال في الخطاب الديني في تحقيق التنمية المجتمعية))

حيث يتكون البحث من مقدمة، وتمهيد، ومبحثين، وخاتمة.

#### المقدمة أذكر فيها:

أولًا: أسباب اختيار الموضوع. ثانيًا: مشكلة البحث. ثالثًا: الهدف من البحث.

رابعًا: أسئلة البحث. خامسًا: منهج البحث. سادسًا: خطة البحث.

أولًا : أسباب اختيار الموضوع : تتمثل أسباب اختيار هذا الموضوع في عدة نقاط منها:

1 – إظهار مميزات وسمات الخطاب الديني الإسلامي، وما يتميز به من توسط واعتدال في الأقوال والسلوكيات.

٢- بيان وتوضيح أن التوسط والاعتدال في الإسلام سبب أساسي في تحقيق التتمية المجتمعية بشتى مجالاتها.

٣- إظهار أن الخطاب الديني وآثاره المتنوعة تكمن في نهايتها إلى تحقيق التنمية المستدامة بين طوائف المجتمع الواحد.

ثانيًا: مشكلة البحث: تتمثل مشكلة البحث فيما يتسم به البعض من فهم عقيم لنصوص الشرع الحنيف الممثلة في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وتحميلها فوق طاقتها، ونسبة أقوال وأفعال الشرع منها برئ، فهؤلاء وأمثالهم كان ضررهم للإسلام أكثر من نفعهم إياه.





## البحث رقم ٣٢.



ثالثًا: الهدف من البحث: يهدف البحث إلى إثبات ما يتمتع به الإسلام من توسط واعتدال في شتى ميادينه، في التشريعات يتميز بالتوسط والاعتدال وذلك من خلال تشريع العبادات، وكذا تشريع المعاملات، ثم يأتي تشريع الزواج وبيان ميزة الإسلام عن غيره من الأديان الأخرى، وكذا يهدف البحث إلى بيان أثر الخطاب الديني في تحقيق التتمية المجتمعية التي يستفيد منها كل طبقات المجتمع مسلمين وغير مسلمين.

رابعًا: أسئلة البحث: يرد في سياق هذا البحث عدة أسئلة منها على سبيل المثال:

س/ما هو مفهوم الخطاب الديني في ظل المصطلحات الحديثة المعاصرة؟

س/هل التوسط والاعتدال في الإسلام سبب تقدم أم سبب تخلف وتأخر؟

س/هل التوسط والاعتدال منوط بالتشريعات وحدها أم يُعد ميزة في الإسلام كله؟

س/ما هي الآثار المترتبة على التوسط والاعتدال في الخطاب الديني وذلك حتى تتحقق النتمية المجتمعية؟

خامسًا: منهج البحث: اعتمدت في بحثي هذا على كل من المنهج الاستنباطي، وكذا المنهج التحليلي، ثم سرت في بحثي هذا على طريقة النماذج المتعلقة بإظهار وسطية الإسلام واعتداله وذلك من خلال التشريعات، ثم الآثار المتعلقة بالخطاب الديني من أجل تحقيق التنمية المجتمعية، كل هذا في ضوء الضوابط العلمية التي أقرها علماء البحث العلمي.

سادسًا: خطة البحث:

اقتضت طبيعة البحث أن يتكون من مقدمة، وتمهيد، ومبحثين، وخاتمة.

التمهيد: التعريف بمفهوم الخطاب الديني ، وكذا التنمية المجتمعية.

المبحث الأول: وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني في ظل التشريعات، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني من خلال تشريع العبادات. المطلب الثاني: وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني من خلال تشريع المعاملات.

المطلب الثالث: وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني من خلال تشريع الزواج. المبحث الثاني: أثر الخطاب الديني من خلال توسطه واعتداله في تحقيق التتمية المجتمعية، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: أثر الخطاب الديني في الدعوة إلى الحوار الهادف البنّاء.

المطلب الثاني: أثر الخطاب الديني في البُعد عن العصبية والهوى.

المطلب الثالث: أثر الخطاب الديني في نشر الأمن والأمان في أرجاء المجتمع.

الخاتمة: وأذكر فيها أهم النتائج والتوصيات. هذا عن الإجمال ويليه التفصيل -سائلًا الله تعالى التوفيق والسداد والقبول- اللهم آمين.









#### التمهيد:

أقوم في تمهيد البحث بتعريف لمفهوم الخطاب الديني ، وكذا التنمية المجتمعية في ضوء ما ذكره أهل الاختصاص في هذا الشأن.

فمفهوم الخطاب الديني: نستطيع القول بأن الخطاب الديني هو: "الخطاب الذي يستند إلى مرجعية إسلامية من أصول دين الإسلام القرآن والسنة، وأي من سائر الفروع الإسلامية الأخرى، سواءً كان منتج الخطاب منظمة إسلامية، أم مؤسسة دعوية رسمية، أم غير رسمية، أم أورادًا متفرقين، جمعهم الاستناد إلى الدين وأصوله، والخطاب الإسلامي يمتاز بالتجديد في إطار أسس العقيدة الإسلامية، وترتبط مضامينه بحاجات المسلمين، وفق احتياجاتها ووفق أولوياتها، وتتصل مقاصده لمعالجة التحديات التي تواجهها الأمة في كل عصر ومصر "(۱)، إذا فمفهوم الخطاب الديني أنه الخطاب المعتمد على أسس شريعتنا الإسلامية ألا وهي القرآن الكريم، وسنة نبينا المصطفى ، وهذا الخطاب تارة يصدر عن مؤسسة دعوية حكومية، أو مؤسسة دعوية غير حكومية أفرادًا تارة، ومجموعة تارة أخرى.

مفهوم التنمية المجتمعية: إن مفهوم التنمية المجتمعية مفهوم شامل لكل منحى من مناحي الحياة، فهو مفهوم: "متكامل يهدف إلى تحسين حياة الإنسان على هذه الأرض في مختلف النواحي الدينية والاقتصادية والاجتماعية والسياسية والبيئية وفق شرائع الله المقررة لبنى الإنسان"(٢)، فثمرة الخطاب الديني المتسم بتوسطه واعتداله تنمية شاملة لكل قطاع من قطاعات الدولة التي يُؤثر فيها ذاكم الخطاب.

### المبحث الأول: وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني في ظل التشريعات

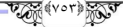
مبحثنا هذا احتوى على ثلاثة مطالب، آثرت أن تكون هذه المطالب نماذج من التشريعات الإلهية والنبوية والتي اتسمت بالتوسط والاعتدال في العبادات، والمعاملات، والزواج.

### المطلب الأول: وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني من خلال تشريع العبادات.

إن الخطاب الديني في تشريع العبادات ليبدو ظاهرًا واضحًا بتوسطه واعتداله من خلال تلكم التشريعات، فالمتأمل فيها جيدًا يستطيع القول بأنه لا يوجد تشريع سماوي سبق التشريع الإسلامي واتسم بما اتسم به من توسط واعتدال مع أتباعه.

فنضرب على صحة كلامنا هذا أمثلة جلية واضحة من خلال التشريعات في العبادات ومدى توسط واعتدال الخطاب الديني فيها، فمثلًا في فريضة الصلاة ما نقرأه في سبب نزول

<sup>(</sup>٢) التنمية الاجتماعية من منظور التربية الإسلامية ليوسف بن أحمد العجلاني، ص ٢ (بتصرف).



<sup>(</sup>١) موقع السكينة مقال بعنوان مفهوم الخطاب الديني، للأستاذ عبد السلام حمود.







قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجُهُرُ بِصَلَائِكَ وَلَا تُحَافِتُ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾ (ا)، ورد عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجُهُرُ بِصَلَائِكَ وَلَا تُحَافِقُ إِنّا سَمعوا تعالى: ﴿ وَلَا تَجُهُرُ بِصَلَائِكَ وَلَا تُحَافِقُ إِنّا سَمعوا القرآن سبوا القرآن، ومن أنزله، ومن جاء به، فقال الله عَلَى لنبيه ﴿ وَلَا تَجُهُرُ بِصَلَائِكَ ﴾، أي بقراءتكم فيسمع المشركون فيسبوا القرآن ﴿ وَلَا تُحَافِقُ بِهَا ﴾، عن أصحابك فلا يسمعون ﴿ وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾، وقالت عائشة رضي الله عنها: نزلت هذه الآية في التشهد، كان الأعرابي يجهر فيقول: التحيات لله والصلوات والطيبات يرفع بها صوته، فنزلت هذه الآية "(١).

ومن بلاغة القرآن الكريم أنه عبر بالصلاة عن القراءة: "لأن كل واحد منهما مرتبط بالآخر، لأن الصلاة تشتمل على قراءة وركوع وسجود فهي من جملة أجزائها، فعبر بالجزء عن الجملة، وبالجملة عن الجزء على عادة العرب في المجاز وهو كثير، ومنه الحديث الصحيح: "قسمت الصلاة بينى وبين عبدي" أي قراءة الفاتحة "(٣).

وفي الآية محل الشاهد نرى أن هناك نهي عن رفعة الصوت أكثر مما يحتاج إليه، وكذا النهي عن الإسرار أكثر من اللازم، وما على المسلم إلا التوسط والاعتدال في أداء صلاته، وفي شرح لهذا الحديث: "(ابْنَغ) اقصد (بَيْنَ ذَلِكَ) بين الجهر والسر (سَبِيلًا) طريقًا وسطًا معتدلًا "(٤). وهذا هو قمة البلاغة في الخطاب الديني الوسطى الممثل في أداء فريضة الصلاة.

<sup>(°)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة، باب أخذ الصدقة من الأغنياء وترد في الفقراء، ١٢٨/٢ برقم (١٤٦٩) واللفظ له، ومسلم في صحيحه كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، ٥٠/١ برقم (١٩).



<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ١١٠.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٣٤٤/١.

<sup>(</sup>٤) تعليق د. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ٦/٨٨.



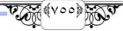


التحذير النبوي الشريف على ولاة الأمور ونوابهم من السعاة من أخذ كرائم أموال الأغنياء في الزكوات، وأن عليهم أن يتسموا بالوسطية في جمع الأموال لا من أنفسِها وأعلاها وأجودها، ولا من رديئها وسيئها وخبيثها، فلا مناص من الوسطية في الأخذ، والوسطية في العطاء.

ويعلق الإمام النووي على هذا الحديث بقوله: "يحرم على الساعي أخذ كرائم المال في أداء الزكاة، بل يأخذ الوسط ويحرم على رب المال إخراج شر المال"(١)، ولابن الأثير كلام قريب من هذا المعني حيث يقول: "أي تجنبها لا تأخذها في الصدقة لأنها تكرم على أصحابها وتعز فخذ الوسط لا العالي ولا النازل"(١)، فالخلاصة أن جابي الزكاة يأخذ الزكاة من الأوسط لا من الأعلى والأغلى، ولا من الأقل والأرخص بل هو بين هذا وذاك وهي الوسطية التي امتاز بها التشريع الإسلامي الحنيف، وبتطبيق الوسطية في الأخذ والعطاء تتحقق التنمية المجتمعية في كل أرجاء المجتمع، فالفقير يعلم أن حقه سيصل إليه من مال الأغنياء، والغني يعلم أن ما نفسه أحبته وعشقته المال محموظ له بأمر الشارع نفسه، وكل هذا سوف يثمر لنا مجتمعًا آمنًا سالماً مطمئنًا على نفسه وماله.

وفي تشريع فريضة الصيام أيضًا تظهر براعة الخطاب الديني من خلال توسطه واعتداله حيث إنه لا يأمر أتباعه بالصيام في أسفارهم وخاصة لو لحق بهذا المسافر ضرر أو تعب أو أذى، فإذا لم يلحقه أي شيء مما سبق فلا بأس من الصيام، وهذا من روعة الإسلام في تشريعاته، ولهذا نقراً قوله تعالى عن الأعار المبيحة الفطر: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُم الشَّهْر فَلَيَصُمُهُ وَمَن صَابِحَ الفَيْرِيمُ اللَّهْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهِ مَن مَريضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مِن أَبَيامٍ أُخَرً يُرِيدُ الله يحمُ الله الميلم معه أو يؤديه، أو الآية كما أوردها ابن كثير: "ومن كان به مرض في بدنه يشق عليه الصيام معه أو يؤديه، أو كان على سفر، أي في حالة السفر، فله أن يفطر، فإذا أفطر فعليه عدة ما أفطره في السفر من الأيلم، ولهنا قل فيريدُ الله يوعَمُ المُسْرَ الله أي إنها رخص لكم في الفطر في حال المرض والسفر مع تحتمه في حق المقيم الصحيح تيسيرًا عليكم ورحمة بكم "(أ)، وقد ورد عن جابر بن عبد الله في، قال: كان رسول الله في سفر، فرأى رجلً قد اجتمع الناس عليه، وقد ظلل عليه، فقال: ما له؟ قالوا: رجل صائم، فقال رسول الله في: ليس البر أن تصوموا في السفر "(٥)، وفي مفاتيح الغيب للرازي في المسألة السابعة: وذهب أكثر الفقهاء إلى أن الإفطار السفر"(٥)، وفي مفاتيح الغيب للرازي في المسألة السابعة: وذهب أكثر الفقهاء إلى أن الإفطار

<sup>(°)</sup> أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافر في غير معصية، ٧٨٦/٢ برقم (١١١٥).



<sup>(</sup>١) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج للنووي، ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث والأثر لأبي السعادات بن الجزري، ٤٨٤/٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ٣٦٩/١.







رخصة فإن شاء أفطر وإن شاء صام... ثم قال عقيها الريد الله بكم الشير ولا يُريد بكم النسر الله أنه أذن العسر شيئًا تقدم ذكرهما، وليس هناك يُسر إلا أنه أذن للمريض والمسافر في الفطر، وليس هناك عسر إلا كونهما صائمين فكان قوله: الريد الله المريث الله المريث ولا يريد منكم الإفطار ولا يريد منكم الصوم"(١).

فمن خلال ما سبق بدا واضحًا ما تميز به الخطاب الديني من خلال تشريع الصيام في ضوء وسطيته واعتداله في عدم فرضه للصيام على المريض والمسافر، حيث ترك الأمر لهم على سبيل الاستحباب والندب وذلك اتباعًا للحديث المروي عن عائشة -رضي الله عنها- أن حمزة بن عمرو الأسلمي قال للنبي على: أأصوم في السفر؟ -وكان كثير الصيام-، فقال: إن شئت فصم، وإن شئت فأفطر "(٢).

وبعد حديثنا عن وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني من خلال تشريع العبادات، ننتقل إلى المطلب الثاني وعنوانه:

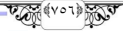
## المطلب الثاني: وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني من خلال تشريع لعاملات.

نستطيع القول بأن الخطاب الديني قد سلك من خلال توسطه واعتداله في تشريع المعاملات عدة مسالك أدت في نهايتها إلى تحقيق التنمية المجتمعية بشتى جوانبها فمن ذلك:

#### (١) حسن التوكل على الله تعالى:

إن حُسن التوكل على الله تعالى أدب هام في تشريع المعاملات الذي شرعه الله تعالى لعباده، فقد رود عن عمر بن الخطاب ، قال: سمعت رسول الله ، يقول: "لو أنكم كنتم توكلون على الله حق توكله، لرزقتم كما ترزق الطير تغدو خماصًا وتروح بطانًا"(٢)، إن حُسن التوكل: "أن تأخذ بكل الأسباب المشروعة المتاحة، مع تعلق القلب بالله وحده، فترك الأسباب طعن في التشريع، والاعتماد على الأسباب وتعلق القلب بها طعن في التوحيد"(٤)، فلا مناص من التوكل على الله تعالى.

<sup>(</sup>٤) آداب البيع والشراء، والمحاذير الشرعية التي قد يقع فيها البائع والمشتري دراسة موضوعية د. ربيع إبراهيم محمد حسن، ص٥٨٣.



<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب للرازي، ٥/٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الصوم، باب الصوم في السفر والإفطار، ٣٣/٣ برقم (١٩٤٣) واللفظ له، مسلم في صحيحه كتاب الصيام، باب التخيير في الصوم والفطر في السفر، ٢٨٩/٢ برقم (١١٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه كتاب الزهد عن رسول الله ، باب في التوكل على الله، ١٥١/٤، برقم (٣٤٤).





## (٢) التبكير في طلب الرزق:

إن التبكير في طلب الرزق والسعي إليه والتزام المسلم به لدليل قوي على دقة الخطاب الديني فهو يحث أتباعه على سعيهم وتبكيرهم في طلب أرزاقهم، حيث يقول رسول الله ، فيما رواه أبو داود، وابن ماجه، والترمذي وحسنه، من حديث صخر الغامدي : "اللَّهُمَّ بَارِكُ لِأُمَّتِي فِي بُكُورِهَا"، "وَكَانَ إِذَا بَعَثَ سَرِيَّةً أَوْ جَيْشًا بَعَثَهُمْ مِنْ أَوَّلِ النَّهَارِ"، "وَكَانَ صَخْرٌ رَجُلًا تَاجِرًا، وَكَانَ يَبْعَثُ تِجَارَتَهُ مِنْ أَوَّلِ النَّهَارِ فَأَثْرَى وَكَثُر مَالُهُ "(۱)، قال ابن بطال: "وإنما خص الله البكور بالدعاء بالبركة فيه من بين سائر الأوقات لأنه وقت يقصده الناس بابتداء أعمالهم، وهو وقت بشاط وقيام من دعة، فخصه بالدعاء؛ لينال بركة دعوته جميع أمته "(۱).

#### (٣) طلب الكسب الحلال:

حث الإسلام الحنيف على طلب الكسب الحلال المبارك فيه بإذن الله تعالى وذلك من خلال خطابه الديني المتسم بالتوسط والاعتدال وذلك من خلال رواية رافع بن خديج ، قَالَ: قيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَيُّ الْكَسْبِ أَطْيَبُ؟ قَالَ: "عَمَلُ الرَّجُلِ بِيَدِهِ وَكُلُّ بَيْعِ مَبْرُور "(٣).

والبيع المبرور هو الذي لا يخالطه إثم من غش، وكذب، وتدليس، وغيره، وإذا فسد الزمان فلا يبالي المرء أكسبه من الحلال كان أم من الحرام؟. إذا فلا مناص من طلب كسب الحلال بتوسط واعتدال دون كذب أو غدر أو خيانة، وإنما يكون الكسب من خلال الصدق والوفاء بالعهود والمواثيق وأداء الأمانات إلى أصحابها... وهكذا.

#### (٤)السهولة والسماحة في البيع والشراء:

السهولة والمسامحة في أمور البيع والشراء أمر حث عليه الخطاب الديني دون تشدد أو عنف أو مغالاة أو احتكار، وإنما جعل سمته الأساسية السهولة والسماحة فقد ثبت في صحيح البخاري عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ قَالَ: "رَحِمَ اللَّهُ رَجُلًا سَمْحًا إِذَا بَاعَ، وَإِذَا الشُتَرَى، وَإِذَا اقْتَضَى "(٤).

قال ابن بطال :"فيه الحضُ على السماحة وحسن المعاملة، واستعمال معالى الأخلاق ومكارمها، وترك المشاحة والرقة في البيع، وذلك سبب إلى وجود البركة فيه لأن النبي عليه السلام لا يحض أمته إلا على ما فيه النفع لهم في الدنيا والآخرة، فأما فضل ذلك في الآخرة فقد

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب البيوع، باب السُّهُولَةِ وَالسَّمَاحَةِ فِي الشِّرَاءِ وَالبَيْعِ، وَمَنْ طَلَبَ حَقًّا فَلْيَطْلُبُهُ فِي عَفَافٍ ٣/٧٥، برقم (٢٠٧٦).



<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في سننه كتاب التجارات، بباب مَا يُرْجَى مِنْ الْبَرَكَةِ فِي الْبُكُورِ، ٣٤٦/٣ برقم (٢٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح البخاري لابن بطال، ٥/١٢٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده، ٢٨/٢٨، برقم (١٧٢٦٥).





دعا ﷺ بالرحمة لمن فعل ذلك، فمن أحب أن تتاله بركة دعوة النبي ﷺ فليقتد بهذا الحديث ويعمل به، وفى قوله ﷺ: (إذا اقتضى) حض على ترك التضييق على الناس عند طلب الحقوق وأخذ العفو منهم (١)، ويستنبط من الحديث أيضًا كما قال ابن حبيب: "تستحب السهولة في البيع والشراء، وليس هي ترك المكايسة فيه، إنما هي ترك المضاجرة ونحوها، والرضا بالإحسان وبيسير الربح، وحسن الطلب "(٢).

#### (٥) إنظار المعسر:

وإنظار المعسر تعني: إمهال المدين، والصبر عليه حتى يتمكن من القضاء والوفاء، أو الوضع عنه بعضًا مما عليه، أو وضع ما عليه كلية، واعتباره صدقة عليه لله تعالى، ودليل ذلك ما أخرجه البخاري بسنده عن أبي هُرَيْرَة، في عَنِ النّبِيِّ في قَالَ: " كَانَ تَاجِرٌ يُدَايِنُ النّاسَ، فَإِذَا رَأًى مُعْسِرًا قَالَ لِفِتْيَانِهِ: تَجَاوَزُوا عَنْهُ، لَعَلَّ اللّهَ أَنْ يَتَجَاوَزَ عَنًا، فَتَجَاوَزَ اللّهُ عَنْهُ "")، فالخطاب النبوي الديني هنا يلفت الأنظار إلى حُسن المعاملة بين الأخ وأخيه وخاصة عند الاستدانة وعدم القدرة على السداد.

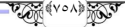
#### (٦) كتابة الدين، وعقود البيع، والإشهاد عليها:

كتابة الدّين أمر حث عليه الخطاب الديني القرآني من خلال قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ الدّين الدّين عَلَى اللَّهِ الدّين الدّين أَمَوُا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى أَمَكِم مُكمّ فَآكَتُبُوهُ ﴿ (البقوة ٢٨٢)، ومعنى الآية يعني: "اكتبوا الدّين والأجل ﴿ وَلَيْكُتُ الكاتب بين البائع والمشترى ﴿ اللَّهُ مُن اللَّهُ عَلَى المطلوب ولا ينقص من حق الطالب " ففي قوله فلا يزداد على المطلوب ولا ينقص من حق الطالب دليل على أن المطلوب هنا هو التوسط والاعتدال في كتابة الدّين دون ميل أو جور على أحد من الطرفين المتعاملين بالبيع والشراء.

#### (٧) الصدق والتوضيح في المعاملة<sup>(٥)</sup>:

الصدق عنصر أساسي في البيع والشراء وأي معاملات مالية وغير مالية، لا مجال فيها لكذب وغدر وخيانة، ولهذا نرى ثمرة الصدق في المعاملة أن التاجر الصادق في تعاملاته يدشر

<sup>(°)</sup> هذه العناوين مقتبسة من آداب البيع والشراء، والمحاذير الشرعية التي قد يقع فيها البائع والمشتري دراسة موضوعية د. ربيع إبراهيم محمد حسن، ص٨٣٥ وما بعدها (بتصرف).



<sup>(</sup>۱) شرح صحيح البخاري لابن بطال، ١١١٦.

<sup>(</sup>٢) التوضيح لشرح الجامع الصحيح لابن الملقن، ١٣١/١٤.

<sup>(</sup>٣) كتابالبيوع، باب من أنظر معسرًا، ٥٨/٣، رقم (٢٠٧٨).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان لأبي الحسن مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي، ٢٢٨/١.







يوم القيامة مع أهل الصلاح والتقوى من النبين والصديقين، فقد أخرج الترمذي وحسنه من حديث أبي سَعِيدٍ، عَنْ النَّبِيِّ ﷺ، قَالَ: "التَّاجِرُ الصَّدُوقُ الأَمِينُ مَعَ النَّبِيِّينَ، وَالصِّدِّيقِينَ، وَالشُّهَدَاءِ"(١).

وكذا ثبت عَنْ حَكِيمِ بْنِ حِزَامٍ، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: "الْبَيِّعَانِ بِالْخِيَارِ مَا لَمْ يَتَقَرَّقَا، فَإِنْ صَدَقَا وَبَيَّنَا بُورِكَ لَهُمَا فِي بَيْعِهِمَا، وَإِنْ كَذَبَا وَكَتَمَا مُحِقَ بَرَكَةُ بَيْعِهِمَا "(٢)، ومعنى الحديث: "(فإن صدقا) أي في صفة البيع والثمن وما يتعلق بهما (وبينا) أي عيب الثمن والمبيع (بورك) أي كثر النفع (لهما في بيعهما) أي وشرائهما أو المراد في عقدهما (محقت) بصيغة المجهول أي أزيلت وذهبت (بركة بيعهما) "(٣).

هذا هو الخطاب الديني النبوي بتوسطه واعتداله من خلال المعاملات والتي مثلتها بعضًا من النقاط سالفة الذكر.

المطلب الثالث: وسطية الإسلام واعتداله في الخطاب الديني من خلال تشريع الزواج.

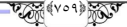
لقد سلك الإسلام طريقًا ظهرت فيه وسطيته بين الأديان الأخرى فلا هو بالمانع المترهب، ولا هو بالمطلق العنان للشهوات والغرائز تُقضى على أي لون كانت، وإنما كان وسطًا معتدلًا بين هذا وذلك، وذلك من خلال خطابه الديني المعتدل في تشريع الزواج، والممثل في النقاط التالية:

أولًا: وسطية الإسلام من خلال ذم الرهبانية.

حارب الإسلام كل ما يتصادم مع طبيعة الفطرة التي خلق الله الناس عليها وذلك من خلال ذمه للرهبنة ونهيه عن التبتل، فعن سعد ابن أبي وقاص الله قال: رد رسول الله على عثمان بن مظعون التبتل، ولو أذن له لاختصينا "(٤).

"قال العلماء التبتل هو الانقطاع عن النساء وترك النكاح انقطاعًا إلى عبادة الله، وأصل البتل القطع ومنه مريم البتول وفاطمة البتول لانقطاعهما عن نساء زمانهما دينًا وفضلًا ورغبة في الآخرة ومنه صدقة بتلة أي منقطعة عن تصرف مالكها، قال الطبري: التبتل هو ترك لذات الدنيا وشهواتها والانقطاع إلى الله تعالى بالتفرغ لعبادته، وقوله (رد عليه التبتل) معناه نهاه عنه، (لاختصينا) معناه لو أذن في الانقطاع عن النساء وغيرهن من ملاذ الدنيا لاختصينا لدفع شهوة

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب النكاح، باب ما يكره من النبتل والخصاء، ٤/٧ رقم (٥٠٧٣) واللفظ له، مسلم في صحيحه كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، ٢/٠٢٠ رقم (١٠٢٠).



<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه أبواب البيوع، مَا جَاءَ فِي التُجَّارِ وَتَسْمِيَةِ النَّبِيِّ ﷺ إِيَّاهُمْ ٥٠٧/٣، رقم (١٢٠٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البيوع، باب الصِّدْق فِي الْبَيْع وَالْبَيَان، ٣/١٦٤، رقم (١٥٣٢).

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي المؤلف: أبو العلا المباركفوري، ٢٧٥/٤.







النساء ليمكننا التبتل"(۱)، فالنهي عن التبتل هنا لأن فيه تصادمًا مع الفطرة الطبيعية التي خلق الله تعالى الناس عليها، ولأن فيه أيضًا منع للمقصود من الزواج ألا وهو تكثير سواد المسلمين ضد أعدائهم، فالوسطية هي الحل الأمثل في الزواج وليس الرهبانية المنهي عنها شرعًا.

ثانيًا: وسطية الإسلام من خلال الحث على الزواج.

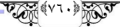
حث الإسلام على الزواج ورغب فيه سالكًا بذلك مسلك الوسطية فلا إفراط ولا تفريط في شأن الزواج، فقد حض الرسول الشباب على الزواج وذلك من خلال قوله الياء الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء"(١)، والمنهج الوسطي هنا أن من عنده رغبة وسِعة في شأن الزواج فليتزوج، ومن ليس عنده فالحل بالنسبة هو الصوم؛ حيث لم يأمره الرسول السول المواته في الحرام، وإنما وضع له الحل الأوسط في وقاية نفسه من الوقوع في الحرام وذلك من خلال الصوم.

ثالثًا: وسطية الإسلام في الإثابة على إتيان العلاقة الزوجية.

العلاقة الخاصة بين الرجل وزوجته لا يُتصور في دين من الأديان أن يجعل لها ثوابًا وأجرًا، وإنما مما مُيّز به الإسلام أنه جعل للزوج والزوجة أجرًا وثوابًا في لحظات الإتيان بحقهما الشرعي، فعن أبي ذر أن ناسًا من أصحاب النبي شلقالوا للنبي شلا: يا رسول الله، ذهب أهل الدثور بالأجور... وفي بضع أحدكم صدقة، قالوا: يا رسول الله، أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ قال: أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه فيها وزر؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر "(")، فالحديث فيه دلالة واضحة على منهج الوسطية والاعتدال في تعاملاته مع أتباعه، حيث يتلذذ الزوج بزوجته، وتتلذذ الزوجة بزوجها وبالرغم من هذه الحالة فبالنية الصادقة يتحول هذا التلذذ إلى عبادة وطاعة وقربة للشركيلية.

ومما يُستنبط من الحديث أن فيه دليلًا: "على أن المباحات تصير طاعات بالنيات الصادقات، فالجماع يكون عبادة إذا نوى به قضاء حق الزوجة ومعاشرتها بالمعروف الذي أمر الله تعالى به، أو طلب ولد صالح، أو إعفاف نفسه أو إعفاف زوجته ومنعهما جميعًا من النظر إلى حرام أو التفكر فيه، أو الهم به أو غير ذلك من المقاصد الصالحة "(٤).

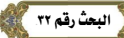
<sup>(</sup>٤) تعليق الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم، ٦٩٧/٢.



<sup>(</sup>١) تعليق الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم، ٢٠٢٠/٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب النكاح، باب قول النبي رقم استطاع منكم الباءة فليتزوج، ٣/٧ رقم (٥٠٦٥) واللفظ له، مسلم في صحيحه كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه الله، ١٠١٨/٢ رقم (١٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، ٢/٧٧ برقم (٢٠٠٦).







فمن خلال النقاط الثلاث سالفة الذكر المتعلقة بوسطية الإسلام واعتداله من خلال تشريع الزواج يتحقق الاستقرار النفسي والبدني لكل طبقة من طبقات المجتمع، ولكل فئة من فئاته، فلا عدوان ولا تهجم على النساء في الشوارع، ولا أولاد شوارع، ولا أطفال متشردين لا نعلم لهم أباء ولا أمهات، فالمجتمع كله حريص أشد الحرص على تحقيق التتمية المجتمعية بين جنباته.

### المبحث الثاني: أثر الخطاب الديني من خلال توسطه واعتداله في تحقيق التنمية المجتمعية

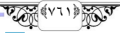
إن من المتعارف عليه عقلًا وشرعًا وأكاديميًا أن البحث أو العمل إذا لم يكن له ثمرة فلا فائدة من دراسته وتعب النفس فيه-فالعبادات نفسها لها ثمرة تتحقق من خلالها- ومبحثنا هذا يُعد ثمرة للخطاب الديني حيث يحتوي على ثلاثة مطالب هي في جملتها عبارة عن بعض من آثار الخطاب الديني في تحقيق التنمية المجتمعية التي تعم وتشمل المجتمع بأسره، فمع المطلب الأول الوارد تحت عنوان:

## المطلب الأول: أثر الخطاب الديني في الدعوة إلى الحوار الهادف البنّاء.

إن الخطاب الديني القرآني كثيرًا ما دعا وتحدث بين صفحاته عن الحوار وأهميته في بناء النهضة لدى الأمة بأسرها، حتى في سياق عرض العقيدة على غير المسلمين نراه يسلك مسلك المحاور مع الخصم، وذلك من أجل إقناع الخصم نفسه وإقراره بخطئه فمن ذلك حوار سيدنا إبراهيم الوارد في سورة الأنعام وذلك بداية من الآية (٤٤) وحتى الآية (٨٢)، وكذا قوله سينا إبراهيم الوارد في سورة الأنعام وذلك بداية من الآية (٤٤) وحتى الآية (٢٨)، وكذا قوله تعالى: ﴿ أَدَعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَالنَّوْعِظَةِ المُسَنَةِ وَحَدِلْهُم بِالَتِي هِي اَحْسَنُ السلام النس بأحد صاحب مفاتيح الغيب على هذه الآية بقوله: "اعلم أنه تعالى أمر رسوله أن يدعو الناس بأحد هذه الطرق الثلاثة وهي الحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالطريق الأحسن، وقد ذكر الله ولما ذكر الله تعالى هذه الطرق الثلاثة وعطف بعضها على بعض، وجب أن تكون طرقًا متغايرة متناينة، وما رأيت للمفسرين فيه كلامًا ملخصًا مضبوطًا، واعلم أن الدعوة إلى المذهب والمقالة الاعتقاد في قلوب المستمعين، وإما أن يكون المقصود من ذكر الحجة، إما تقرير ذلك المذهب وذلك الخطاب القرآني هنا إجراء حوار بين داعي ومدعو مبني على أسس ثلاثة: إما حكمة، وإما الخطاب القرآني هنا إجراء حوار بين داعي ومدعو مبني على أسس ثلاثة: إما حكمة، وإما موعظة حسنة، واما مجادلة مشروطة أن تكون الحسني هي سمتها.

والمجائلة بالحسنى وضحت من خلال قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَاهَلَ ٱلْكِنَبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآعٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَصْبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا وَلا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب للرازي، ٢٠/٢٨٠.



## البحث رقم ٣٢.





اَشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ (آل عمران ٢٤)، ينكر معلقاً على الآية صاحب كتاب التحرير والتنوير ما نصه: "رُجُوعٌ إِلَى الْمُجَادَلَةِ، بَعْدَ انْقِطَاعِهَا بِالدُّعَاءِ إِلَى الْمُبَاهَلَةِ، بَعَثَ عَلَيْهِ الْحِرْصُ عَلَى المُبَاهِمْ، وَإِشَارَةٌ إِلَى شَيْءٍ مِنْ زَيْغِ أَهْلِ الْكِتَابَيْنِ عَنْ حَقِيقَةِ إِسْلَامِ الْوَجْهِ لِلَّهِ، ... وَقَدْ جِيءَ فِي الْمُجَادَلَةِ بِحُجَّةٍ لَا يَجِدُونَ عَنْهَا موئلًا وَهُوَ دَعْوَتُهُمْ إِلَى تَخْصِيصِ اللَّهِ بِالْعِبَادَةِ وَنَبْذِ عَقِيدَةِ إِشْرَاكِ غَيْرِهِ فِي الْإِلَهِيَّةِ" (١).

فالخطاب الديني القرآني هنا يريد من صاحبه أن يسلك مسلك المحاور الذي يدعو إلى فكرته بفكر راق معتدل لا تشدد فيه ولا تعنيف للخصم، فالغرض من المجادلة في الآية كما ورد في النص السابق "الْحِرْصُ عَلَى إِيمَانِهِمْ، وَإِشَارَةٌ إِلَى شَيْءٍ مِنْ زَيْغِ أَهْلِ الْكِتَابَيْنِ عَنْ حَقِيقَةِ إِسْلَامِ الْوَجْهِ لِلَّهِ".

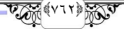
إذا فمن آثار الخطاب الديني أنه يدعو إلى حوار هادف بنّاء يصل بصاحبه وخصمه في نهايته إلى بر الأمان كما يقولون.

المطلب الثاني: أثر الخطاب الديني في البُعد عن العصبية والهوى.

التعصب واتباع الهوى آفة ابتلي بعض الناس، كانت لها الآثار السلبية على حياتهم وبُعدهم عن المنهج الوسطي المعتدل، فالخطاب الديني القرآني وكذا النبوي كلاهما يدلان على سلبية العصبية واتباع الهوى حيث إنها من مداخل الشيطان على الإنسان.

فقي القرآن الكريم نقرأ قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النّاسُ إِنّا هَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَيَالًا الْإِنّه نوى أَن اللّه عَرْمُ خَيرٌ ﴿ (الحجرات ١٣)، وفي سبب نزول هذه الآية نوى أن القرآن ينهى ويُبعد المرء عن العصبية العمياء التي لا فائدة منها البته، حيث ثبت أنه : "لَمّا كَانَ يَوْمُ قَتْحِ مَكّةَ أَمَرَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ بِلَالًا حَتَّى أَذَنَ عَلَى ظَهْرِ الْكَعْبَةِ، فَقَالَ عَتّابُ بْنُ أَسِيدِ بن أبي العيص: الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي قَبَضَ أَبِي حَتَّى لَمْ يَرَ هَذَا الْيُوْمَ، وَقَالَ الْحَارِثُ بْنُ هِشَامٍ: أَمّا وَجَدَ مُحَمّدٌ العيص: الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي قَبَضَ أَبِي حَتَّى لَمْ يَرَ هَذَا الْيُوْمَ، وَقَالَ الْحَارِثُ بْنُ هِشَامٍ: أَمّا وَجَدَ مُحَمِّدٌ عَيْرَ هَذَا الْغُرَابِ الْأَسْوَدِ مُؤَدِّنًا؟، وَقَالَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو: إِنْ يُرِدِ اللّهُ شَيْئًا يُغَيِّرُهُ، وَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ: عَيْرَ هَذَا الْغُرَابِ الْأَسْوَدِ مُؤَدِّنًا؟، وَقَالَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو: إِنْ يُرِدِ اللّهُ شَيْئًا يُغَيِّرُهُ، وَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ: إِنَّى يُرِدِ اللّهُ شَيْئًا يُغَيِّرُهُ، وَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ: إِنّ يُرِدِ اللّهُ شَيْئًا يُغَيِّرُهُ، وَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ: إِنّ يُرِدِ اللّهُ شَيْئًا يُغَيِّرُهُ، وَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ: إِنْ يُرِدِ اللّهُ شَيْئًا يُغَيِّرُهُ، وَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ: إِنْ يُرِدِ اللّهُ شَيْئًا يُغَيِّرُهُ، وَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ: وَلَا السَّامُ اللّهُ تَعَالَى هَذِهِ الْآيَةَ وَرَجَرَهُمْ عَنِ الثَقَاخُرِ بِالْأَنْسَابِ وَالْاَدُوا، فَأَقُرُوا، فَأَنْزَلَ اللّهُ تَعَالَى هَذِهِ الْآيَةَ وَرَجَرَهُمْ عَنِ التَقَاخُرِ بِالْأَنْسَابِ وَالْعَرَدِراء بِالْفُقُرَاءِ، فَإِنَّ الْمَدَارَ عَلَى النَّقُوى أَي الْجَمِيعُ مِنْ آدَمَ وَحَوَّاءَ، إِنْمَا وَالْادِراء بِالْفُولُ اللهُ وَلَا اللّهُ عَمَا الللّهُ اللّهُ الْعَصِيمِ عَلَى النَّقُولُ اللللّهُ سُهُ عَلَى النَّوى أَي الْجَمِيعُ مِنْ آدَمَ وَحَوَّاءَ، إِنْمَا وَالْوَا الْوَالْوَا الْفَافُلُ اللّهُ الْعَالِ اللّهُ الْعَصِيمِ اللللّهُ الْعَصِيمِ الللللّهُ عَمْ الللللّهُ الْعَصِيمِ الللللّهُ الْعَصِيمُ الْعُلْلُ اللللّهُ الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَى الْعَصَالُ الللّهُ الْعَلَا ال

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٦٤١/١٦، أسباب نزول القرآن للنيسابوري، ص٣٩٤.



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور ، ٣٦٨/٣.

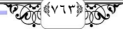




وفي الخطاب الديني النبوي قريب من معنى الآية المباركة من خلال الحديث الوارد في صحيح البخاري عن المَعْرُورِ بْنِ سُويْدٍ، قَالَ: لَقِيتُ أَبًا ذَرً بِالرَّبَذَةِ، وَعَلَيْهِ خُلَّةً، وَمَالَيْهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: إِنِّي سَابَبْتُ رَجُلَا فَعَيَّرْتُهُ بِأُمّهِ، فَقَالَ لِي النَّبِيُ ﷺ: يَا أَبَا ذَرً أَعَيَّرْتَهُ بِأُمّهِ؟ إِنَّكَ امْرُو فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ، إِخْوَائُكُمْ خَوَلُكُمْ، جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ، فَلَيْعُمْهُمْ فَأَعِينُوهُمْ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ، فَلَيْطُعِمْهُ مِمَّا يَأْكُلُ، وَلَيُلْسِمْهُ مِمَّا يَلْبَسُ، وَلاَ تُكَلَّقُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَقْتُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ "(١)، وفي تَعليق على هذا الحديث نقرأ ما نصه: "استدل أيضا بقوله ﴿ لأبي ذر فيك جاهلية أي خصلة جاهلية مع أن منزلة أبي ذر من الإيمان في الذروة العالية، وإنما وبخه بذلك على عظيم منزلته عنده تحذيرًا له عن معاودة مثل ذلك لأنه وإن كان معذورًا بوجه من وجوه العذر لكن وقوع ذلك من مثله يستعظم أكثر ممن هو دونه "(١)، فسيدنا أبو ذر ﴿ رَعْم مكانته ومنزلته بين الصحابة بل لا وأن صدور هذه العصبية منه أمر غير مشروع، حذر منه الرسول أباذر وكل الصحابة بل وكل المسلمين إلى قيام الساعة، وما أروع تعبير العلامة ابن حجر حين قال: "لكن وقوع ذلك من مثله يستعظم أكثر ممن هو دونه " فالصغيرة صغيرة في حق العوام، أما الصغيرة في حق العلماء والقادة وأهل الصلاح والتقوى فهي كبيرة وجب التحذير منها.

ونفس المعنى السابق ذكره من تحذير من العصبية نقرأ سويًا ما ورد في صحيح مسلم عن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللهِ يَقُولُ: كُنّا مَعَ النّبِيِّ فِي غَزَاةٍ، فَكَسَعَ (٣) رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ، رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ فَيَّ: «مَا الْأَنْصَارِ، فَقَالَ الْالْمُهَاجِرِينَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ فَيَالُ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ؟» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ كَسَعَ رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ، رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ، فَقَالَ: هَدْ فَعَلُوهَا، وَاللهِ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ «دَعُوهَا، فَإِنَّهَا مُنْتِنَةً» فَسَمِعَهَا عَبْدُ اللهِ بْنُ أُبِيٍّ فَقَالَ: قَدْ فَعَلُوهَا، وَاللهِ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَنُ مِنْهَا الْأَذَلُ. قَالَ عُمَرُ: دَعْنِي أَصْرِبُ عُنُقَ هَذَا الْمُنَافِقِ، فَقَالَ: «دَعْهُ، لَا يَتَحَدَّثُ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَنُ مِنْهَا الْأَذَلُ. قَالَ عُمَرُ: دَعْنِي أَصْرِبُ عُنُقَ هَذَا الْمُنَافِقِ، فَقَالَ: «دَعْهُ، لَا يَتَحَدَّثُ النّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ "(٤). إن العصبية وفعل أمور الجاهلية أفعال خبيثة وآثار قبيحة لا النّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ "(٤). إن العصبية وفعل أمور الجاهلية أفعال خبيثة وآثار قبيحة لا تؤدي إلى السلبيات المنهي عنها في شريعتنا الإسلامية، وهذا ما لفت الله الأنظار كل من الخطاب الديني الشامل للقرآن والسنة النبوية المطهرة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الْبِرِّ وَالصِّلَةِ وَالْآدَابِ، باب نَصْرِ الْأَخِ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا، ١٩٩٤/٤، رقم (٢٥٨٤).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الإيمان، باب المَعَاصِي مِنْ أَمْرِ الجَاهِلِيَّةِ، ١٥/١ رقم (٣٠).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، ١٥/١.

<sup>(</sup>٣) أي: ضرب، يراجع كتاب العين للخليل بن أحمد الفراهيدي، ١٩٢/١ مادة (كسع).





## المطلب الثالث: أثر الخطاب الديني في نشر الأمن والأمان في أرجاء المجتمع.

لقد كان للخطاب الديني آثار واضحة جلية في نشر الأمن والأمان من خلال الآيات والأحاديث الواردة في هذا الشأن، ويمكن لنا أن نعبر عن هذه الآثار من خلال عدة نقاط أذكر منها على سبيل المثال لا الحصر:

أولًا: طلب الأمن مقدم على طلب الرزق.

الأمن مطلب هام من مطالب الحياة كلها، فالكليات الخمس لا يمكن لها التحقق إلا من خلال منظومة الأمن، ومن الكليات الخمس المحافظة على النفس وهذا يتحقق بالطعام والشراب -الغذاء الحسى والغذاء الروحي-، الغذاء الحسى للبدن والروحي للروح، ولهذا لما نقرأ الآيات المتعلقة بسيدنا إبراهيم وسؤاله لله تعالى نرى أنه سأل الله تعالى الأمن والأمان للبيت الحرام قبل أن يطلب الرزق له، فقال الله تعالى: ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِرَهِهُمُ كَيِّ ٱجْعَلُ هَذَا بَلَدًا ءَامِنًا وَأَرْزُقُ أَهْلَهُ. مِنَ الثَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بُاللَّه وَٱلْتُورِ ٱلْآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ ۚ فَأُمِّتُّهُ مُ قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ ۚ إِلَى عَذَاب ٱلنَّارُّ وَيْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (البقرة ١٢٦)، وقريب من هذه الآيات ما ورد في سورة إبراهيم ٣٥-٣٧.

ويعلق الشيخ الطاهر ابن عاشور على هذه الدعوات بقوله: "كانت دعوة إبراهيم هذه من جوامع كلم النبوءة، فإن أمن البلاد والسُبل يستتبع جميع خصال سعادة الحياة، ويقتضي العدل والعزة والرخاء إذ لا أمن بدونها، وهو يستتبع التعمير والإقبال على ما ينفع والثروة فلا يختل الأمن إلا إذا اختلت الثلاثة الأول، وإنما أراد بذلك تيسير الإقامة فيه على سكانه لتوطيد وسائل ما أراده لذلك البلد من كونه منبع الإسلام"<sup>(۱)</sup>.

ثانيًا: العبادة لا تتحقق ولا تؤتى ثمارها إلا في جو من الأمن والأمان.

إن من أجل نِعم الله تعالى على عباده أن شرع لهم العبادات ليتعبدوا بها، ويكونوا على اتصال دائم بخالقهم عز وجل، وهذا الاتصال بالخالق ﷺ لا يمكن له أن يتم ويتحقق ويؤتى ثمرته المرجوة إلا في جو من الأمن والأمان، ولهذا نرى العبادات يختلف أداها في حالة الخوف وعدم الأمن، وما شُرعت صلاة الخوف إلا لأجل لهذا الغرض، لأن المسلم في خوفه حاله مخلف تمامًا عن حله في السِلم والأمن، فالله عَيْل بقول: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَاوَةَ فَلنَقُمْ طَآبِفَةٌ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلْمَأْخُذُوٓا أَسْلِحَتُهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَي لَمْ نُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتُهُمُّ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَيْكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ

(١) التحرير والتنوير، ١/٥/١.







مَّيْلَةً وَحِدَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مَّطَرٍ أَوْكُنتُم مَّرْضَىٰ أَن نَضَعُواْ أَسْلِحَتَكُمْ وَخُذُواْ حِذْرَكُمُّ إِنَّ اللّهَ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مَّطَرٍ أَوْكُنتُم مَّرْضَىٰ أَن نَضَعُواْ أَسْلَوة بعد هذه الآية قوله: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلُوةَ اللّهَ وَيَكُمُ الصَّلُوةَ اللّهَ وَيَكُمُ الْفَلُوةَ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِسَبًا فَأَذْكُرُوا اللّهَ وَيَكُمَّ وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنتُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلُوةً إِنَّ ٱلصَّلَوة كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِسَبًا مَوْقُوتَا ﴾ (النساء ١٠٣).

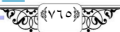
فالله على الصلاة في أوقات الخوف لها كيفية معينة وطريقة مختلفة تؤدَى بها، ليس كنفس الحال والطريقة التي تؤدَى بها في أوقات الأمن والأمان، ولهذا نرى براعة النس القرآني حينما يقول في الآية الثانية أَوْإِذَا الطَمأَنتُمُ فَأَقِيمُوا الصَّلَوَة المُختلف الوضع والحال في أوقات الطمأنينة.

يقول ابن تيمية: "معلوم أن طمأنينة القلب حال الجهاد لا تكون كطمأنينته حال الأمن، فإذا قدر أنه نقص من الصلاة شيء لأجل الجهاد لم يقدح هذا في كمال إيمان العبد وطاعته، ولهذا تخفف صلاة الخوف عن صلاة الأمن، ولما ذكر سبحانه وتعالى صلاة الخوف قال: ﴿فَإِذَا الْمُمَّانَتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَوةُ إِنَّ الصَّلَوةَ كَانَتَ عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَوقُوتًا ﴾ فالإقامة المأمور بها حال الطمأنينة لا يؤمر بها حال الخوف"(١).

ثالثًا: الأمن سبب من أسباب تحقق الرزق وتوسعته.

في مثال واحد من أمثلة القرآن الكريم يضربه لنا لنعلم مدى أهمية الأمن في تحقق أسباب الرزق وسعته على العباد والبلاد، حيث يضرب الله تعالى المثل بالقرية المؤمنة التي كانت تعيش حياة يغلب عليها ثلاثة أمور هي محاور الحياة، أولها: الإيمان، ثانيها: الأمن والطمأنينة، ثالثها: سعة الرزق، نقرأ هذا المعنى جيدًا في رحاب سورة النحل والآية (١١٢) من قوله تعالى: ﴿ وَمَرَبُ اللهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتُ عَامِنَةً مُظْمَيِنَةً يَأْتِيها رِزْقُها رَغَدًا مِن كُلِ مَكَانِ فَكَفَرَتُ بِأَنعُمِ قوله تعالى: ﴿ وَمَرَبُ اللهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتُ عَامِنَةً مُظْمَيِنَةً يَأْتِيها رِزْقُها رَغَدًا مِن كُلِ مَكانِ فَكَفَرَتُ بِأَنعُمِ اللهِ فَأَذَفَها اللهُ لِهَاسَ الْجُوع وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنعُونَ ﴾، يقول لين كثير ما نصه: "قضل عليهم بالأمن والرخص فليفردوه بالعبادة وحده لا شريك له، ولا يعبدوا من دونه صنمًا ولا ندًا ولا وثنًا، ولهذا من استجاب لهذا الأمر جَمَع الله له بين أمن الدنيا وأمن الآخرة، ومن عصاه سلبهما منه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَرَبُ اللهُ مُثَلاً قَرْيَةً كَانَتُ عَامِنَةً مُظْمَيِنَةً يَأْتِها رِزْقُها رَغَدًا مِن كُلِ مَكَانِ فَكَفَرَتُ عَالَهُ فِي مَاكَانُ أَيْمَه مَعُونَ ﴾ (١٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ٢٦٧/٨.



<sup>(</sup>١) الفتاوى الكبرى لابن تيمية، ٢٢٤/٢.

## البحث رقم ٣٢.





ويعلق د. الزحيلي بقوله: "قوله: {آمِنَةً} إشارة إلى الأمن، وقوله: {مُطْمَئِنَّةً} إشارة إلى الصحة بسبب طيب الهواء والمناخ، وقوله: {يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ} إشارة إلى الكفاية، وبعد أن وصفت القرية بهذه الصفات الثلاثة قال: {فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّه} والأنعام جمع نعمة، وهو جمع قلة، أي أنها كفرت بأنواع قليلة من النعم، فعذبها الله، والمقصود التنبيه بالأدنى على الأعلى، فإذا كان كفران النعم القليلة موجبًا العذاب، فكفران النعم الكثيرة أولى بإيجاب العذاب"(١).

وبالمعنى المضاد فإذا كان عدم الأمن سبب من أسباب انقطاع الرزق، فإن مما يُسلم به أن وجوده سبب من أسباب تحققه بل وزيادته، وبنظرة واقعية على الواقع المعاصر للمنطقة العربية هل من المعقول أن يأتي رجل أعمال يستثمر فيها أمواله وهي ليس فيها لا أمن ولا أمان ولا طمأنينة على النفس والولد والمال فكيف يتحقق فيها أي نوع من أنواع الاستثمارات؟

ولهذا لما ضرب الله تعالى المثل القرآني كان الهدف منه التذكر والتذكير لأهل مكة، ومن يأتي من بعدهم إلى يوم الدين، أن الأمن والأمان يجلب الخير والرزق ويمنع الفقر والذل، إلا إذا كان على سبيل الابتلاء والاختبار، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمُ بِشَيْءٍ مِنَ لَلْنَوْفِ وَالْجُوعِ وَالْجُوعِ وَلَنْعُونِ وَالْأَمْوَلِ وَالْمُورِيَ وَالْمُعْرِينَ ﴾ (البقرة ١٥٥٠).

ما سبق بعض من آثار الخطاب الديني بتوسطه واعتداله من أجل نشر الأمن والأمان في أرجاء المجتمع، ومما لا خلاف عليه أنه إذا تحقق الأمن والأمان تحققت التتمية المجتمعية بشي فروعها، وسائر أركانها، وعم الخير البلاد والعباد.

<sup>(</sup>١) التفسير المنير لوهبه الزحيلي، ٢٥٢/١٤.



## البحث رقم ۳۲.



#### الخاتمة

بعد وقت قضيناه ليس بالقصير في رحاب بحثنا المعنون ب((أثر التوسط والاعتدال في الخطاب الديني في تحقيق التنمية المجتمعية)) يطيب لنا أن نذّكر أنفسنا ومن يقرأ هذه الصفحات ببعض من النتائج التي توصلنا إليها، وبعض من التوصيات التي هي لنفسي قبل أن تكون لغيري، فمن أهم النتائج التي توصلت إليها:

- أولًا: امتاز الدين الإسلامي دون غيره من الديانات الأخرى بخصيصة قلما أن توجد إلا في شتى تشريعاته.
- ثانيًا: للخطاب الديني بلغة معاصرة أهمية قصوى في تغيير وجهة نظر غير المسلمين للإسلام وأهله، فالإسلام دين لا تشدد فيه ولا عنف ولا تطرف ولا إرهاب، وإنما آفة المسلمين أنهم لا يُحسنون عرض دينهم على الآخرين، لذا اتهموا بالغلو والتطرف والإرهاب.
- ثالثًا: وسطية الإسلام واعتداله أدت إلى تحقيق التنمية المجتمعية في كل شأن من شئون الحياة اليومية في السياسة، في الثقافة، في التقدم والرقي، في فهم الإسلام نفسه ....الخ.
- رابعًا: للخطاب الديني أثر فعّال في بناء نهضة الأمم والشعوب حيث إنه خطاب يدعو إلى البعد عن العصبية الجاهلية واتباع الهوى، خطاب يدعو إلى البعد عن العصبية الجاهلية واتباع الهوى، خطاب يدعو إلى نشر الأمن والأمان في شتى ربوع المعمورة. هذا عن أهم النتائج.

أما عن أهم التوصيات فيمكن إجمالها فيما يلى:

- أولًا: أوصى الباحثين والمهتمين بالنشاط الأكاديمي العلمي بالاهتمام بالدراسات الإسلامية فإن بضاعتها قلت في السوق العلمي نظرًا لبُعد البعض عنها، ومحاولة الإعلام التقليل من شأنها، حيث إن مما امتازت به الدراسات الإسلامية الشرعية التوسط والاعتدال.
- ثانيًا: أوصى كل المهتمين بالدراسات الإسلامية من حكومات ومؤسسات وجماعات وأفراد بتبني مثل هذه المؤتمرات فهي فرصة حقيقية لتبادل الخبرات الأكاديمية والتدريسية، وتبادل الثقافات والآراء من علماء شملت بلادهم المعمورة بأسرها.









ثالثًا: أوصى كل علماء الأمة الإسلامية بالأخذ بمنهج وسطية الإسلام واعتداله في كافة ميادين الإسلام، وعدم التشدد والمغالاة والتعسير على الناس في شئون حياتهم، فرسولنا الكريم-صلى الله عليه وسلم- ما خُير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثمًا، فالمنهج الوسطي المعتدل هو المنهج الذي رضيه الله تعالى للأمة الإسلامية حين قال: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمُ أُمّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾ (البقرة ١٤٣).

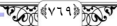
رابعًا: أوصى كل القائمين على هذا المؤتمر بنشر الأبحاث ليس على مستوي دولة العراق وحدها، وإنما على مستوى الدول العربية والإسلامية، وليس النشر وفقط وإنما العمل على ترجمة الأبحاث المقدمة المقبولة لدي لجنة التحكيم بأكبر عدد من لغات العالم، فنحن من نعرض بضاعتنا على الآخرين ولا ننتظر حتى يأتي الآخرون ليأخذوا منا ما نكتب، ومما لا أشك فيه أن دولة العراق عمومًا وجامعة الأنبار خصوصًا كفاءات وقدرات تُعين وتُساعد على ترجمة هذا الأبحاث بلغات متعددة لكل جهات العالم، فبارك الله فيهم وجزاهم عن الإسلام وأهله خير الجزاء.





#### فهرس المراجع

- ١. آداب البيع والشراء، والمحاذير الشرعية التي قد يقع فيها البائع والمشتري دراسة موضوعية د. ربيع إبراهيم محمد حسن، مجلة بحوث كلية الآداب، جامعة المنوفية، مصر، السنة ٢٨، العدد ١١١، أكتوبر ٢٠١٧م.
- ٢. أسباب نزول القرآن المؤلف: للواحدي النيسابوري (ت: ١٩٤٦ه)، المحقق: عصام بن عبد المحسن الحميدان، دار الإصلاح، الدمام، ط٢، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ۳. التحرير والتتوير للطاهر بن عاشور التونسي (ت:۱۳۹۳هـ)، الدار التونسية للنشر، تونس،
   ۱۹۸۶هـ
  - ٤. تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي للمباركفوري، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥. تفسير القرآن العظيم لابن كثير القرشي (ت:٧٧٤هـ)، المحقق: محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ.
- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، د. وهبة بن مصطفى الزحيلي، دار الفكر المعاصر،
   دمشق، ط۲، ۱۶۱۸ هـ.
- ٧. تفسير مقاتل بن سليمان لمقاتل بن سليمان (ت:١٥٠ه)، المحقق: عبد الله محمود شحاته، دار إحياء التراث، بيروت، ط١، ١٤٢٣ه.
- ٨. التتمية الاجتماعية من منظور التربية الإسلامية ليوسف بن أحمد العجلاني، المملكة العربية السعودية، جامعة أم القرى، ١٤٢٨هـ.
- ٩. التوضيح لشرح الجامع الصحيح لابن الملقن (ت:٨٠٤هـ)، المحقق: دار الفلاح للبحث العلمي
   وتحقيق التراث، دار النوادر، دمشق، سوريا، ط١، ٩٢٤هـ-٢٠٠٨م.
- ١. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله ﷺ وسننه وأيامه للبخاري، المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط١، ١٤٢٢هـ.
- ١١. الجامع لأحكام القرآن لأبي عبد الله القرطبي (ت:١٧٦هـ)، تحقيق: أحمد البردوني، وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٢، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- ١٢.سنن ابن ماجه لابن ماجة، (ت:٢٧٣هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية.
- 17. سنن الترمذي لمحمد بن عيسى الترمذي (ت:٢٧٩هـ)، المحقق: بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
- ١٤.شرح صحيح البخاري لابن بطال، لابن بطال (ت:٤٤٩ه)، تحقيق: أبو تميم ياسر بن إبراهيم،
   مكتبة الرشد، السعودية، ط٢، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م.

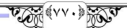






- ١٥. صحيح مسلم لمسلم بن الحجاج، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ۱٦. الفتاوى الكبرى لابن تيمية (ت:٧٢٨هـ)، المحقق: محمد عبدالقادر عطا، مصطفى عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، ط١، ١٩٨٧هـ ١٩٨٧م.
- ۱۷.فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، دار المعرفة، بيروت، ۱۳۷۹ه، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، قام بإخراجه وصححه وأشرف على طبعه: محب الدين الخطبب.
- ۱۸. كتاب العين للخليل الفراهيدي (ت:۱۷۰هـ)، المحقق: د. مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي،
   دار ومكتبة الهلال.
- ۱۹. مسند الإمام أحمد بن حنبل لابن حنبل الشيباني (ت:۲۶۱هـ)، المحقق: شعيب الأرناؤوط، عادل مرشد، وآخرون، إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ط۱، ۱۶۲۱هـ ۲۰۰۱م.
  - ٢٠. مفاتيح الغيب للرازي (ت: ٢٠٦هـ)، دار إحياء التراث، بيروت، ط٣، ١٤٢٠هـ.
- ۲۱. المنهاج شرح صحيح مسلم للنووي (ت:٦٧٦هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ١٣٩٢هـ.
- ٢٢. موقع السكينة مقال بعنوان مفهوم الخطاب الديني للأستاذ عبد السلام حمود غالب منشور بتاريخ ١١. ٢٠١٣/٩/
- ٢٣. النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير (ت:٦٠٦هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م.





Copyright of Journal of Al-Anbar University for Islamic Sciences is the property of Republic of Iraq Ministry of Higher Education & Scientific Research (MOHESR) and its content may not be copied or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express written permission. However, users may print, download, or email articles for individual use.

